
 

   

  

  

ULUSLARASI BAKALORYA DİPLOMA PROGRAMI   

TÜRKÇE A DERSİ UZUN TEZİ  

  

  

“DÖNÜŞEN KENT, DÖNÜŞEN İNSAN” 

Sözcük Sayısı: 3782 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

Kategori: 1 

Araştırma Sorusu: Ahmet Kutsi Tecer’in “Köşebaşı” adlı oyununda, değişim dönüşüm ve 

yozlaşma kavramları, figürler ve mekân unsurları üzerinden nasıl işlenmiştir?  

MAYIS 2025 

  



 

  

  

I. GİRİŞ .......................................................................................................................... 4 

II. DEĞİŞİM VE DÖNÜŞÜM .............................................................................................. 5 

A. KARAKTERLERİN DEĞİŞİM VE DÖNÜŞÜMÜ ..................................................................................... 5 

B. MEKÂN UNSURUNUN DEĞİŞİM VE DÖNÜŞÜMÜ ........................................................................... 10 

III. YOZLAŞMA ............................................................................................................... 11 

III.A. KARAKTERLERİN YOZLAŞMASI ............................................................................................... 11 

III.B. MEKÂN UNSURUNDAKİ YOZLAŞMA ........................................................................................ 16 

IV. SONUÇ ................................................................................................................. 18 

V. KAYNAKÇA ............................................................................................................... 20 

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

  

file:///C:/Users/user/Downloads/ARY%20EE.docx%23_Toc191817579
file:///C:/Users/user/Downloads/ARY%20EE.docx%23_Toc191817580
file:///C:/Users/user/Downloads/ARY%20EE.docx%23_Toc191817581
file:///C:/Users/user/Downloads/ARY%20EE.docx%23_Toc191817582
file:///C:/Users/user/Downloads/ARY%20EE.docx%23_Toc191817583
file:///C:/Users/user/Downloads/ARY%20EE.docx%23_Toc191817584
file:///C:/Users/user/Downloads/ARY%20EE.docx%23_Toc191817585
file:///C:/Users/user/Downloads/ARY%20EE.docx%23_Toc191817586
file:///C:/Users/user/Downloads/ARY%20EE.docx%23_Toc191817587


1  

  

Giriş  

Edebiyat, toplumsal değişimlerin izlerini sürmek için güçlü bir araç olarak işlev görür. Ahmet 

Kutsi Tecer’in Köşebaşı adlı tiyatro oyunu da toplumsal dönüşüm sürecinde geleneksel mahalle 

yaşantısının nasıl etkilendiğini gözler önüne serer. Cumhuriyet dönemi tiyatrosunun önemli 

eserlerinden biri olarak kabul edilen bu oyun, İstanbul’un eski mahallelerinden birinde geçer ve 

bireylerin gündelik yaşamlarını ele alırken, modernleşmenin getirdiği değer kaybını ve 

toplumsal çözülmeyi inceler. Oyun, bireylerin geleneksel ve modern değerler arasındaki 

sıkışmışlığını, figürler ve mekân unsurları üzerinden işleyerek toplumsal yapının değişimini 

yansıtır. Bu bağlamda, Köşebaşı yaşamın devinimi ile birlikte yozlaşmayı ele alan dramatik bir 

anlatıya sahiptir.  

Yaşamın devinimi ve yozlaşma, edebiyat ve özellikle tiyatroda sıkça işlenen temalardır. 

Geleneksel yaşam biçimlerinin hızla dönüşmesi, bireylerin ahlaki, ekonomik ve sosyal 

değerlerinde değişikliklere yol açar. Köşebaşı adlı oyun, bu değişimi bir mahallede yaşayan 

çeşitli karakterler üzerinden yansıtır. Oyun boyunca eski ve yeni yaşam biçimleri arasındaki 

çatışma, karakterlerin içsel dönüşümleri ve toplumsal çözülme açıkça hissedilir. Kahvehane, 

bakkal ve mahalle gibi mekânlar, toplumsal değişimin gözlemlendiği yerler olarak önemli bir 

işlev görür. Özellikle köşebaşı, bireylerin bir araya gelip sosyalleştiği, dedikodu yaptığı, 

ekonomik ve toplumsal çıkarlarını tartıştığı bir kesişim noktası olarak oyunun ana sembolik 

mekânlarından biri hâline gelir. Bu noktada, oyun yalnızca bireylerin dönüşümüne değil, 

mekânın da bir karakter gibi işlev gördüğüne işaret eder.  

Bu çalışma, Köşebaşı oyununda yaşamın devinimi ve yozlaşma temalarının nasıl işlendiğini 

figürler ve mekân unsurları aracılığıyla ele alacaktır. Bekçi, bakkal ve genç karakterler gibi 

figürler üzerinden toplumsal değişimin nasıl tezahür ettiği, mahalledeki ekonomik, ahlaki ve 

fiziksel dönüşümün nasıl yansıtıldığı incelenecektir. Eserde, geleneksel ile modernin çatışması, 



2  

  

bireylerin değer sistemlerinde yaşadığı değişimler ve yozlaşmanın çeşitli boyutları, hem 

dramatik yapının hem de karakterlerin etkileşimleriyle derinlemesine işlenmiştir. Oyun, 

toplumsal yapının dönüşümünü ve bireylerin bu değişime verdiği tepkileri anlamak açısından 

önemli bir edebi metin olarak değerlendirilmelidir.  

  

1. Değişim ve Dönüşüm   

1.1. Karakterlerin Değişim ve Dönüşümü  

"Değişim" ve "dönüşüm" kavramları genellikle birbirleriyle yakından ilişkilidir ve bazen birbiri 

yerine kullanılabilir ancak aralarında önemli farklar bulunmaktadır. Değişim,  mevcut durumda 

veya sistemde yapılan ayarlamaları ifade eder. Dönüşüm ise, daha derin ve köklü değişiklikleri 

ifade etmektedir. Değişim dönüşüm kavramları, oyunda mahalle ve karakterlerin özellikleri 

üzerinden aktarılmıştır.  

Mahalle uzamı, bu kavramlar özelinde oldukça önemli bir yere sahiptir. Bu uzam, insan tipi 

olarak  farklı insanlar barındırsa da toplumsal sınıf açısından birbirine hemen hemen benzeyen 

insanları barındırmaktadır. Oyun, Macit Bey karakterinin ölümü ile başlangıç yapmaktadır. 

Macit Bey, 20 yıldır bu mahallede yaşayan, oğlunu evden kovmuş bir babadır. Macit Bey’in 

ölümü ile aynı güne denk gelmiş bir düğün sebebi ile mahalle sakinleri bir koşuşturma 

içerisindedir. Aynı gün içerisinde de, Macit Bey’in kovduğu oğlu mahalleye uzun bir aradan 

sonra tekrardan bir “Yabancı” olarak dönmüştür. Yabancının gördüklerine göre, mahallesinde 

köklü bir değişim olmamıştır. Mahallenin, yani halktan olan bir sınıfın, uzun yılların da 

değiştiremediği gelenekleri Yabancının görüşünden düğün etkinlikleri, cenaze, kahvedeki 

diyalog çatışmaları üzerinden gösterilmiştir. Buna ek olarak Yabancı’nın son sözlerinde de bu 

değişim ve dönüşüme değinilmiştir:  



3  

  

(Tecer, 1990), Yabancı: Hazır, unutuldum. Bu daha iyi. Daha iyi, yani aile babası için. Az 

kalsın, yirmi yıl sonra da yine bir cahillik edecektim. Eski şeyler, eski şeylerdir. Pek 

karıştırmamalı onları. Her zaman bir köşebaşı çıkar insanın karşısına… (s. 71)  

Yabancı’nın bu sözü ile, bir yandan da karakterin değişimlere ve eskilere yönelik bakış 

açısına da değinilmiştir. Buna ek olarak Bekçi’nin de mahalle ile ilgili sözlerinde bu devinime 

yönelik görüşü belirtilmiştir.  

(Tecer, 1990), Bekçi: Neler neler var şimdi bu evlerde! Katıla katıla ağlayan çocuklar, inim 

inim kıvranan hastalar, bu saatte ışık yakıp oturan uykusuz ihtiyarlar, güneş doğmadan sıcak 

yatağından kalkıp ev işi gören hamarat kadınlar, neler neler… Kimi gelir, kimi göçer! Kimi 

konar, kimi gider. İşte böyledir bu mahalleler. Dünkü çocuklar kocaman adam olurlar. Eskiler 

gider, yenileri gelir. Didiş didiş, yine bu dünya. Değişen ne sanki? Yirmi yıldır bekçilik ederim: 

yine o mahalle, yine o mahalle. (s. 5-6)  

Mahalle her ne kadar şekil ve görünüş olarak değişmiş olsa da insanların gün içinde yaşadıkları, 

onların gelenek ve görenekleri, usulleri ve çatışmaları aynı kalmıştır. Oyunda değişim ve 

dönüşüm adı altında görülen bu görüşler, yaşamın deviniminin daireselliğinin belki de 

kaçınılmaz olduğunu okuyucuya Yabancı karakteri üzerinden aktarılmıştır.  

Oyunda değişim ve dönüşüm, bireylerin içinde bulunduğu sosyal yapının değişimiyle paralel 

şekilde kurgulanmıştır. Oyun boyunca, toplumsal değişimlerin bireylerin kimliklerine, değer 

sistemlerine ve hayata bakışlarına nasıl yansıdığı dramatik bir çerçevede ele alınır. Yazar, 

karakterleri aracılığıyla geleneksel değerlerin nasıl sarsıldığını, bireylerin bu değişime nasıl 

uyum sağladığını veya direnç gösterdiğini sahneye taşır.  

Değişim ve dönüşüm, yalnızca bireylerin düşünce dünyasında değil, aynı zamanda onların 

günlük alışkanlıklarında, ekonomik düzenlerinde ve sosyal rollerinde de gözlemlenebilir.  



4  

  

Oyundaki figürler, toplumun geçirdiği dönüşüm sürecinin birer aynası olarak 

şekillendirilmiştir. Bekçi karakteri, mahalledeki düzenin koruyucusu olmasına rağmen, 

değişimin kaçınılmazlığı karşısında kayıtsız kalamaz. Bakkal, ekonomik koşulların 

değişmesiyle birlikte ahlaki değerlerinden ödün vererek daha bireyci bir yapıya evrilirken, genç 

karakterler geçmişin normları ile modern dünyanın vaatleri arasında sıkışıp kalırlar. Bu 

bağlamda, oyunda bireylerin geçirdiği değişim süreci, onların hem toplumsal rollerine hem de 

iç dünyalarına yansıyan bir dönüşümü ifade eder.  

Oyunun ana karakterlerinden biri olan bekçi, zamanın akışı karşısında değişime tanıklık eden, 

ancak onu durdurma gücünden yoksun olan bir figür olarak kurgulanmaktadır. Bekçi, geçmişe 

duyduğu bağlılık ile geleceğe karşı hissettiği belirsizlik arasında sıkışıp kalır: (Tecer, 1990), 

Tam yüz otuz dört gece bu gece… Altmış beşten düş otuz dördü, otuz bir gece var daha yıl olmak 

için! Hey gidi dünya hey! (s. 4) şeklindeki sözleri, yalnızca fiziksel zamanın ilerleyişini değil, 

aynı zamanda kaçınılmaz değişimi de simgelemektedir. Oyun ilerledikçe, bekçinin bu 

dönüşüme karşı pasif bir gözlemciye dönüştüğü görülür. Artık düzeni sağlamak yerine, 

değişimi gözlemleyen ve bunu sorgulayan bir figür haline gelir.  

Ekonomik dönüşümün en çarpıcı örneği olan bakkal karakteri ise, değişimin yalnızca bireylerin 

düşünce dünyasında değil, aynı zamanda ekonomik yapılarında da köklü etkiler yarattığını 

gösterir. Geleneksel mahalle düzeninde bakkal, esnaflığın ve toplumsal güvenin simgesi iken, 

oyunun ilerleyen bölümlerinde çıkar odaklı bir tutum sergileyerek değişen ekonomik düzenin 

temsilcisi olur: (Tecer, 1990), Bakkal dediğin defter hesabını bilmek gerek. Deftere yazması 

kolay, kolay da sonradan onu sildirmesi güç. (s. 10) ifadesi, ekonomik ilişkilerin giderek 

pragmatist bir hale geldiğini ve bireyler arasındaki güvenin zedelendiğini gösterir. Mahalle 

kültüründeki dayanışma anlayışının yerini bireysel kazanç arayışına bırakması, mahalledeki 

sosyal bağların zayıflamasına neden olur.  



5  

  

Genç karakterler ise, değişimin en çarpıcı yansımasını taşıyan figürlerdir. Geleneksel değerlere 

sıkı sıkıya bağlı yaşlı karakterlerden farklı olarak, gençler yeni dünya düzenine daha açık bir 

tavır sergilerler. Ancak bu açıklık, onları kesin bir özgürlük ya da mutluluğa götürmek yerine, 

kimlik arayışına sürükler. Oyundaki çırak figürü, geleneksel usta-çırak ilişkisinin dönüşüm 

sürecine nasıl maruz kaldığını gösteren önemli bir örnektir. (Tecer, 1990), Lorel Hardi. Sen de 

git gör, çok komik!” (s. 8) şeklindeki sözleri, genç neslin yeni kültürel öğelere duyduğu ilgiyi 

ve geleneksel normlardan uzaklaşmasını gösterir. Ancak bu değişim, onlara net bir yön sunmaz; 

yeni düzene ayak uydurmakta zorlanırlar ve bir tür kimlik bunalımı yaşarlar.  

Oyun boyunca, değişim ve dönüşüm kavramları, bireylerin içsel çatışmaları ve toplumsal 

etkileşimleri üzerinden derinlemesine işlenir. Bekçi, geçmişin değerlerine tutunmaya çalışan 

bir figürken, bakkal ekonomik zorunluluklarla dönüşen bir kimliğe bürünür. Genç karakterler 

ise eski ile yeni arasında sıkışmış, kimlik arayışı içinde kaybolmuş bireyler olarak karşımıza 

çıkar. Yazar, bu figürler aracılığıyla değişimin kaçınılmazlığını ve bireyler üzerindeki etkilerini 

gözler önüne serer. Oyun, bireylerin değişime verdikleri tepkileri yansıtarak, dönüşüm 

sürecinin yalnızca bir adaptasyon değil, aynı zamanda bir içsel mücadele olduğunu gösterir. 

Köşebaşı, bu bağlamda, yalnızca bir mahallenin değil, toplumun genel geçiş sürecinin bir aynası 

olarak değerlendirilebilir.  

Oyunda değişim ve dönüşüm, bireylerin içinde bulunduğu sosyal yapının değişimiyle paralel 

şekilde kurgulanmıştır. Oyun boyunca, toplumsal değişimlerin bireylerin kimliklerine, değer 

sistemlerine ve hayata bakışlarına nasıl yansıdığı dramatik bir çerçevede ele alınır. Yazar 

karakterleri aracılığıyla geleneksel değerlerin nasıl sarsıldığını, bireylerin bu değişime nasıl 

uyum sağladığını veya direnç gösterdiğini sahneye taşımaktadır.  



6  

  

Bekçi figürü değişim karşısında yaşanan çatışmayı en belirgin şekilde temsil eder. Mahallede 

düzeni ve devamlılığı sağlamakla görevli olan bekçi, zamanın geçişini gözlemleyen, değişimi 

fark eden ve buna karşı içsel bir mücadele veren bir karakter olarak çizilir. (Tecer, 1990), Tam 

yüz otuz dört gece bu gece… Altmış beşten düş otuz dördü, otuz bir gece var daha yıl olmak 

için! Hey gidi dünya hey!” (s. 4) sözleri, yalnızca bir bekçinin mesleki rutini değil aynı zamanda 

geçmişe duyulan özlem ve değişimin kaçınılmazlığına dair bir farkındalık anıdır. Bekçi, eski 

mahallenin değerlerini korumaya çalışırken, modernleşmenin getirdiği yeni gerçeklik 

karşısında pasif bir gözlemciye dönüşür.  

Bakkal karakteri ise ekonomik dönüşümün en çarpıcı örneğidir. Geleneksel mahalle yapısında 

bakkal, esnaflığın ve mahalle dayanışmasının bir simgesi olarak görülse de oyun ilerledikçe 

bakkalın kâr odaklı bir yapıya büründüğü gözlemlenir. (Tecer, 1990), Bakkal dediğin defter 

hesabını bilmek gerek. Deftere yazması kolay, kolay da sonradan onu sildirmesi güç. (s. 10) 

ifadesi, ekonomik ilişkilerin giderek bireyselleştiğini ve çıkar eksenli bir hâl aldığını gösterir. 

Mahalle kültüründeki paylaşımcı yapının yerini bireysel kazanç hırsının alması, mahalledeki 

güven ortamının bozulmasına yol açar. Bu değişim, sadece bakkalın ekonomik çıkarlarını değil, 

aynı zamanda toplumsal ilişkilerin dönüşümünü de gözler önüne serer.  

Genç karakterler ise modernleşmenin ve değişimin en doğrudan etkilediği kesimi temsil eder. 

Geleneksel değerlere bağlı yaşlı karakterlerin aksine, gençler modern dünyaya daha açıktır 

ancak bu durum onları kesin bir kurtuluşa götürmez. Oyundaki çırak figürü, geleneksel 

ustaçırak ilişkisinin değişim sürecine nasıl maruz kaldığını gösterir. (Tecer, 1990), Lorel Hardi. 

Sen de git gör, çok komik! (s. 8) sözleri, genç neslin yeni eğlence kültürüne duyduğu ilgiyi ve 

geleneksel normlardan uzaklaşmasını simgeler. Ancak bu değişim, onların içsel bir boşluk 

yaşamasına da neden olur; çünkü yeni düzen içinde net bir yol haritası bulamazlar.  



7  

  

Oyun boyunca, değişim kavramı karakterlerin içsel çatışmaları ve toplumsal etkileşimleri 

üzerinden incelikle işlenir. Bekçi, geçmişin değerlerine tutunmaya çalışan bir figürken, bakkal 

ekonomik zorunluluklarla dönüşen bir kimliğe bürünür. Genç karakterler ise yeni dünya düzeni 

içinde kimlik arayışı yaşayan bireyler olarak sahneye çıkar. Yazar, bu figürler aracılığıyla 

değişimin kaçınılmazlığını ve bireyler üzerindeki etkilerini vurgulamaktadır. Oyun, bireylerin 

değişime verdikleri tepkileri göstererek, dönüşüm sürecinin yalnızca bir adaptasyon değil, aynı 

zamanda bir içsel çatışma olduğunu gözler önüne sermektedir  

1.2. Mekân Unsurunun Değişim ve Dönüşümü  

Değişim ve dönüşüm kavramları yalnızca karakterler üzerinden değil, aynı zamanda mekân 

unsurları aracılığıyla da ele alınmaktadır. Oyun, toplumsal değişimin ve modernleşmenin 

mahalle dokusu üzerindeki etkilerini detaylandırarak, mekânın da bir karakter gibi dönüşüm 

geçirdiğini ortaya koymaktadır. Bu dönüşüm, kahvehane, bakkal ve köşebaşı gibi belirgin 

mekânlar üzerinden izlenebilmektedir..  

Oyunun en dikkat çekici mekânlarından biri olan köşebaşı, mahalledeki sosyalleşme, dedikodu 

ve toplumsal etkileşimin merkezi konumundadır. Burası, mahalle halkının bir araya gelerek 

haber alışverişinde bulunduğu, eski ve yeni değerlerin çatıştığı bir alandır. Ancak oyun 

ilerledikçe, bu mekânın eski işlevini yavaş yavaş kaybetmeye başladığı görülmektedir. 

Geleneksel olarak bir dayanışma noktası olan köşebaşı, bireyselleşmenin artmasıyla birlikte 

eski işlevini yitirerek, modernleşmenin etkilerinin en çok hissedildiği alanlardan biri haline 

gelmektedir. Oyunun başında mahalleli için bir buluşma noktası olan bu alan, zaman içinde 

boşalır, sessizleşir ve simgesel olarak toplumsal çözülmenin mekânsal bir karşılığı haline gelir.  

Bakkal dükkânı, ekonomik dönüşümün mekânsal bir yansıması olarak oyun boyunca önemli 

bir yer tutmaktadır. Geleneksel mahalle kültüründe bakkal, güvene dayalı alışverişin 



8  

  

sürdürüldüğü bir mekânken, oyunda bu güven ilişkisinin zamanla bozulduğu 

gözlemlenmektedir. Bakkalın borç defterinin giderek kabarması, mahalledeki ekonomik 

çöküşün bir göstergesidir. (Tecer, 1990), Bakkal dediğin defter hesabını bilmek gerek. Deftere 

yazması kolay, kolay da sonradan onu sildirmesi güç. (s. 10) ifadesi, bu dönüşüm sürecinin 

bireyler üzerindeki ekonomik baskısını da vurgulamaktadır. Bakkalın oyunun başlarında 

müşterileriyle kurduğu samimi ilişkiler zamanla yerini güvensizlik ve çıkarcılığa bırakır, bu da 

mahallenin dönüşümünün mekânsal bir yansımasıdır.  

Kahvehane ise, mahalledeki erkeklerin toplandığı, siyasi ve sosyal olayların tartışıldığı bir 

mekân olarak işlev görmektedir. Ancak kahvehanenin oyundaki kullanımı, mahalledeki 

değişimin bir göstergesi olarak da okunabilmektedir. Geleneksel olarak mahallede bir araya 

gelen bireylerin, zamanla kahvehanede daha az vakit geçirmesi ve bireyselleşmeye yönelmesi, 

toplumsal dokudaki çözülmeyi işaret etmektedir. Kahvehanenin başlangıçta canlı bir atmosferi 

varken, oyun ilerledikçe burası giderek sessizleşir ve mekânsal işlevini yitirmeye 

başlamaktadır.   

(Tecer, 1990), Kahveci: Şu hale bak. (Yolda yığılmış molozları gösterir.) Yol mu burası, yangın 

yeri mi? Molozları yığdılar şuraya, sonra da çekilip gittiler. Bir haftadır mahallede araba 

işlemez oldu. Araba değil insan bile evi, dükkânı olmayan buradan geçmez; dolaşır gider. Tü! 

Allah cezasını versin! Şu yemenilere bak! Hani bizim kahve olmasa buranın semtine bile 

uğramam. Ama ne yaparsın, yirmi beş senedir dükkân açtık, kahve işletiyoruz. Bırakmak olmaz.  

(s. 15) şeklindeki ifadeler, toplumsal değişimin kahvehane gibi geleneksel mekânlar üzerindeki 

etkisini açıkça göstermektedir.  

Bütün bu mekânsal değişimler, yalnızca fiziksel ortamın değil, aynı zamanda toplumsal yapının 

ve bireyler arasındaki ilişkilerin dönüşümünü de simgelemektedir. Yssazar mekânları yalnızca 



9  

  

olayların geçtiği yerler olarak değil, toplumsal değişimin izlerini taşıyan dinamik unsurlar 

olarak ele almaktadır. Köşebaşı, yalnızca bireylerin değişimini değil, yaşanılan çevrenin de 

nasıl bir dönüşüm geçirdiğini irdeleyen güçlü bir metin olarak değerlendirilebilir.  

  

2.1. Karakterlerin Yozlaşması  

Yozlaşma, özündeki iyi nitelikleri birtakım dış etkenlerle zamanla yitirmek, özünden 

uzaklaştırmak anlamında kullanılmaktadır. Oyunda, mahalleden bir yol geçeceğini ve bundan 

dolayı bakkal ile kahvenin yıkılması gerektiğini duyan mal sahipleri, mahallede birbirlerine 

karşı kara propaganda uygularlar. Birbirleriyle rekabet haline girerler fakat daha sonra bunun 

bir yanlış anlaşılma olduğunu öğrendiklerinde birbirleriyle barışırlar. Oyun, özellikle yozlaşma 

kavramını da detaylı bir şekilde işlemektedir. Sadece kahvehane kültürünü ve mahalle hayatını 

değil, aynı zamanda toplumun ahlaki ve etik düzlemlerdeki değişimlerini de sergileyen bir oyun 

olarak da dikkat çekmektedir. Bakkal ve kahvecinin, kendilerini tehdit eden bir duruma karşı 

nasıl bir yozlaşmaya sürüklendiklerini okuyucunun gözleri önüne sermektedir. Bakkal ve 

Kahveci, dükkanlarından yol geçeceği haberini alınca, bu durumdan kurtulmanın yollarını 

ararlar. İlk bakışta, bu durum küçük esnafın yaşam mücadelesini yansıtıyor gibi görünse de, 

olay örgüsü derinleştikçe ve oyunun ilerlemesiyle de karakterlerin ahlaki çöküşü de su yüzüne 

çıkmaktadır.  

Yazarın yozlaşma temasına olan eleştirisel bakışı oyun boyunca arka planda yer edinmiştir. 

Yozlaşmaya yönelik olarak önemli örneklerden bazıları Bakkal ile Kahveci arasındaki çatışma 

veya Hoppala Kız karakterinin diyaloglarıdır. Bu eleştirisel bakış genel olarak bu karakterler 

üzerinden işlenmiştir. Hoppala Kız’ın Beybaba olarak hitap edilen bir ihtiyar ile üslupsuz bir 



10  

  

şekilde ve Fransızca dili içeren kelimeler katarak konuşması, yozlaşma örneklerinden biri 

olarak görülebilir:  

(Tecer, 1990), Hoppala Kız: Pardon dedeciğim, size takdim edeyim: Bu sene Arşitektürden 

Prömiye pri…   

Beybaba: Efem?  

Hoppala Kız: Öff dedeciğim! Prömiye pri, yani Akademinin birincisi! (s. 77)  

Hoppala Kız, Beybabayı bir cahil olarak görmektedir. Kendinden yaşça büyük olan ve dede 

diyerek hitap ettiği bir ihtiyara yarım bilgili, çeyrek bilgili, cahil gibi yakıştırmalar yapmaktadır. 

Bu söylemler oyundaki olaylar üzerinde de hakimliği bulunan oyun boyunca görülen Türk adet, 

gelenek ve göreneklerinin aksine olup yozlaşma kavramına başta gelebilecek örneklerden 

biridir. Ayrıca sadece dedesine değil, mahalledeki Kahveci gibi insanlarla da üst perdeden 

konuşup, mahalle halkının benimsediği bir mekan olan kahvehaneye pis gibi betimlemeler 

yapması, Hoppala Kızın zaten topluma göre yozlaşmış bir üst sınıf karakteri olduğunun 

göstergesidir.  

Yozlaşmanın temasının görüldüğü bir diğer karakter ise Bakkal karakteridir. Bakkal 

karakterinin kendi açısından, çırağı ile arasında sadece bir çıkar ilişkisi vardır. Aslında, genel 

olarak Türk toplumunda görülen bir usta – çırak ilişkisine benzer bir ilişki görülmektedir. Bir 

yandan da oyundaki bu ilişkinin Türk halkı tarafından da her ne kadar onaylanmamış ve 

desteklenmeyen bir ilişki olsa da halk arasında bilinen gerçeklerden biridir. Bu yetişkin – genç 

ilişkisinin aynı zamanda bir türüdür. Görmüş geçirmiş bir yetişkinin empati yeteneğini bir 

kenara bırakarak bir genci ötekileştirmesi, başkalaştırması ve sanki o hep aynı tecrübesiz bir 

genç olarak kalacakmışçasına olan davranış biçimi, kendisinin de aynı yoldan hiç geçmemiş 

gibi, onun da aynı şekilde bir genç olmamış gibi bir üslup sergilemesi yozlaşmanın belirgin bir 



11  

  

şekilde görüldüğü unsurlardan biridir. Bakkal karakterinin, çırağını kendi çıkarları 

doğrultusunda manipüle etmesi ve Kahveci'yi kötüleyerek ona karşı kullanmaya çalışması, 

yozlaşmanın kişisel çıkarlar uğruna nasıl toplumsal ilişkileri kirletebileceğinin bir göstergesidir.  

Oyun bu yandan, bireylerin kriz anlarında nasıl bencilce davranabileceğini ve etik değerleri 

nasıl göz ardı edebileceklerini açıkça ortaya koymaktadır.  

Oyunda yozlaşma, bireylerin değişen toplumsal yapı karşısında ahlaki ve etik değerlerini 

kaybetmeleri üzerinden işlenmiştir. Oyun karakterleri, eski ile yeni arasında sıkışıp kalmış ve 

bireysel çıkarların giderek ön plana çıktığı bir dünyada savrulmuşlardır. Özellikle bakkal, 

kahveci ve mahalle sakinleri, toplumsal yozlaşmanın farklı yönlerini temsil eden karakterler 

olarak karşımıza çıkar.  

Bakkal karakteri, ekonomik yozlaşmanın en bariz örneklerinden biridir. Oyun boyunca 

kendisinin ticari etik anlayışını nasıl kaybettiği gözlemlenir. Borçları nedeniyle sıkıntıya düşen 

mahalle sakinleri karşısında bakkalın tutumu, ekonomik zorunlulukların bireysel ahlakı nasıl 

aşındırdığını gözler önüne serer. Mahallelinin sık sık alışveriş yaptığı bu mekânın sahibi olan 

bakkal, veresiye defteriyle hesaplarını tutmakta, ancak ekonomik dar boğaza girdiğinde 

müşterilerine karşı giderek daha katı bir tutum sergilemektedir. Oyun boyunca bakkal, (Tecer, 

1990), Ben buna kızarım işte. Hekime ver, ilaca ver. Hekime ver, ilaca ver... Sonra da yine ölüp 

gider insan... Üstelik de geriye bir sürü borç… (s. 10) diyerek, toplumsal dayanışmanın yerini 

bireysel çıkarların aldığı bir ortamı resmetmektedir. Bu sözler, bakkalın yalnızca bir tüccar 

olmadığını, aynı zamanda toplumsal ilişkileri maddiyat ekseninde değerlendiren bir figür hâline 

geldiğini gösterir.  

Benzer şekilde Kahveci de yozlaşmanın başka bir boyutunu temsil etmektedir. Oyun boyunca 

mahalledeki insanların eski değerlerinden nasıl uzaklaştığına tanıklık eden kahveci, artık 

müşterileriyle daha mesafeli ve menfaat odaklı bir ilişki kurmaktadır. Kahvehanesi eskiden 



12  

  

mahallenin sosyal merkeziyken, zamanla bireysel çıkarlara hizmet eden bir mekâna 

dönüşmüştür. Kahveci, (Tecer, 1990), Mazbata ile belediyeye şikâyet etti mahalleli: 

'İstanbul'da, Rüstempaşa'da, köşebaşında, şu numaralı kahvehanede müskirat istimal edildiği 

cihetle…' Vay köpoğlusu be, katip gibi döşenmiş!” (s. 18) diyerek, mahallede yozlaşmanın ne 

denli kökleştiğini ifade etmektedir. Bu diyalog, mahalledeki bireylerin artık eski dayanışmacı 

yapılarından uzaklaşarak birbirlerini ihbar eden, kendi çıkarlarını ön plana koyan bireylere 

dönüştüklerini gösterir.  

Oyun boyunca dedikodu ve iftira, mahalle kültürünün yozlaşmış unsurlarından biri olarak 

karşımıza çıkar. Karakterler arasında geçen konuşmalarda, mahalledeki bireylerin birbirleri 

hakkında asılsız söylentiler yaydığına dair çeşitli örnekler bulunmaktadır. Örneğin, mahalle 

sakinlerinden biri olan Beybaba, (Tecer, 1990), Mahalle hiç susar mı? Bir kapı sussa bir kapı 

söyler. Bir tarafı tıka, bir tarafı patlar. Mahalle bir şey söylemezse patlar (s. 13) diyerek, 

mahalledeki dedikodu kültürünün nasıl bir yozlaşmaya neden olduğunu gözler önüne 

sermektedir. Bu tür diyaloglar, bireyler arasındaki güvenin zedelendiğini ve sosyal ilişkilerin 

bozulduğunu göstermektedir.  

Oyunda yozlaşmanın bir diğer örneği ise Bekçi karakterinde görülmektedir. Bekçi, mahallede 

düzeni sağlamaktan sorumlu olmasına rağmen, zamanla bu görevini ihmal eden ve kendi 

çıkarlarını düşünen bir figüre dönüşmüştür. (Tecer, 1990), Yalnız şu sokakta var on sekiz hane. 

Şu sokak on bir tutar. Bütün sokakları say, ikiyüz tutar. Kimi evden on, kimi evden yirmi. Bari 

gece üzerine hesap etseler… Ne gezer (s. 5) sözleri, Bekçi’nin mahallenin güvenliğini 

sağlamaktan çok, kendi maddi menfaatleri üzerine hesap yapan bir kişi hâline geldiğini gösterir. 

Bekçi, yozlaşmanın en çarpıcı örneklerinden biridir çünkü varoluş amacı toplumsal düzeni 

korumakken, bireysel çıkarlarını önceleyerek bu görevini ihmal etmektedir.  



13  

  

Toplumsal yozlaşma, genç nesil üzerinde de etkisini göstermektedir. Özellikle genç kadın 

karakterlerden Dürdane, mahallede dedikoduların merkezinde yer alan isimlerden biridir. 

Dürdane’nin evlenme şansı düşük görülmektedir çünkü toplum onun hakkında olumsuz 

söylentiler üretmektedir: (Tecer, 1990), Zaten anası da... (Bu sırada bakkal köşeyi dönerek 

oflaya poflaya dükkâna gelir) (s.  9). Bu alıntı, bireylerin toplumsal baskılar nedeniyle nasıl 

mağdur olduklarını ve yozlaşmanın yalnızca ekonomik ya da etik değil, aynı zamanda sosyal 

ilişkiler düzeyinde de görüldüğünü vurgulamaktadır.  

Sonuç olarak, oyunda yozlaşma teması, karakterler üzerinden çok yönlü bir şekilde ele 

alınmaktadır. Ekonomik yozlaşma, bakkalın ahlaki değerlerinden uzaklaşarak maddi çıkarlarını 

öne koymasıyla; sosyal yozlaşma, mahallelinin dedikodu ve iftiraya dayalı ilişkileriyle; etik 

yozlaşma ise Bekçi gibi otorite figürlerinin görevlerini suistimal etmesiyle ortaya çıkmaktadır. 

Bu bağlamda, Köşebaşı yalnızca bireysel hikâyeleri anlatan bir oyun değil, aynı zamanda 

toplumsal bozulmanın bireyler üzerindeki etkisini yansıtan bir eser olarak değerlendirilebilir.  

  

2.2. Mekân Unsurundaki Yozlaşma  

Mekân unsuru, yozlaşmanın izlerini en belirgin şekilde taşıyan anlatı unsurlarından biridir. 

Oyun boyunca mahalle, kahvehane, bakkal ve sokaklar, sadece fiziksel mekânlar olarak değil, 

aynı zamanda toplumsal çöküşün ve değişimin sembolleri olarak karşımıza çıkar. Bu mekânlar 

toplumun ekonomik, kültürel ve ahlaki dönüşümüne dair ipuçları sunarak, yozlaşmanın farklı 

boyutlarını gözler önüne serer.  

Köşebaşı oyununun ana sahne tasviri, değişen ve yozlaşan bir toplumsal yapıyı resmeder. 

Oyunun başında, mahalledeki yolun tamirat nedeniyle kapalı olduğu belirtilir: “Yol kapalıdır” 

levhası ve etrafa saçılmış molozlar, sadece fiziksel bir engel olmanın ötesinde, mahallenin 



14  

  

geçirdiği dönüşümün ve karmaşanın simgesidir. Bu tamirat, modernleşmenin getirdiği bir 

değişim gibi görünse de, sürecin düzensiz ve denetimsiz ilerlemesi, mahalle sakinlerinin 

hayatını zorlaştırarak onları belirsizliğe sürükler. Yani, yolun kapanması fiziksel bir sorun 

olmanın ötesinde, bireylerin yaşam alanlarındaki bozulmayı, günlük akışlarının sekteye 

uğramasını ve geçmişle bağlarının kopmasını temsil eder.  

Kahvehane, oyunda yozlaşmanın en çok hissedildiği mekânlardan biridir. Eskiden mahallede 

sosyal ilişkilerin ve dayanışmanın merkezi olan kahvehane, artık farklı kesimlerden insanların 

çıkar çatışmalarına girdiği, bireysel menfaatlerin ön plana çıktığı bir yer hâline gelmiştir. 

Kahveci karakteri, mekânın dönüşümüne dair önemli bir ipucudur. Geçmişte mahalledeki 

insanların bir araya geldiği bir yer olan kahvehane, artık bireylerin birbirine yabancılaştığı, 

dedikoduların ve çıkar hesaplarının yapıldığı bir alan hâline gelmiştir. Özellikle kahvehanede 

dönen sohbetler, karakterler arasındaki güvenin azalmasını ve mahalle halkının birbirine karşı 

olan samimiyetini kaybetmesini gözler önüne serer.  

Bakkal dükkânı ise ekonomik yozlaşmanın ve ahlaki çöküşün bir göstergesi olarak karşımıza 

çıkar. Bakkal, yalnızca mahallede ticaretin döndüğü bir yer olmaktan çıkmış, borç defterlerinin 

kabardığı, ekonomik sıkıntıların giderek arttığı bir mekâna dönüşmüştür. Borçlarını 

ödeyemeyen mahalle sakinleri, bakkala olan bağımlılıklarını artırırken, bakkal da ekonomik 

sıkışıklık içinde fırsatçılığı benimseyerek kendi çıkarlarını koruma yoluna gitmiştir. Örneğin, 

bakkalın mahalledeki borçlularla olan ilişkisi ve insanlara olan tutumu, ekonomik yapının 

bozulmasının bireyler arasındaki güveni nasıl sarstığını ortaya koyar.  

Mahalledeki diğer mekânlar da yozlaşmayı destekleyen detaylarla doludur. Örneğin, caminin 

etrafında oturan dilenciler ve mekânın zamanla fakirleşen bir topluluğa ev sahipliği yapması, 

toplumsal eşitsizliğin artışını gözler önüne serer. Mahallenin sosyal dokusunun bozulması, 



15  

  

karakterlerin birbirine olan yabancılaşmasını ve güvenin azalmasını tetiklemiştir. Özellikle, 

mahalle sakinlerinin sürekli olarak birbirleri hakkında dedikodu yapması, toplumsal 

ilişkilerdeki yozlaşmanın bir yansımasıdır.  

Sonuç olarak, Köşebaşı oyunundaki mekân unsurları, toplumsal ve bireysel yozlaşmanın 

yansıtıldığı temel araçlardan biridir. Yolun kapanması, kahvehanenin ve bakkalın dönüşümü, 

mahalledeki sosyal ilişkilerin çözülmesi ve ekonomik sıkıntıların artması, yozlaşmanın mekân 

aracılığıyla nasıl somutlaştırıldığını göstermektedir. Yazar, bu mekânları yalnızca fiziksel 

alanlar olarak değil, değişen toplum yapısının ve kaybolan değerlerin metaforları olarak 

kullanarak, oyunun dramatik etkisini güçlendirmiştir.  

Sonuç  

Ahmet Kutsi Tecer’in Köşebaşı adlı oyunu, toplumsal dönüşümün bireyler ve mekânlar 

üzerindeki etkilerini gözler önüne seren güçlü bir metindir. Modernleşme sürecinin yalnızca 

maddi değişimleri değil, aynı zamanda bireylerin ahlaki ve sosyal değerlerini nasıl etkilediğini 

dramatik bir çerçevede ele almaktadır. Çalışmada ele alınan değişim, dönüşüm ve yozlaşma 

kavramları, oyunun hem karakter yapısında hem de mekân kullanımında belirleyici unsurlar 

olarak karşımıza çıkmaktadır.  

Değişim ve dönüşüm kavramları, oyun boyunca bireylerin ve toplumun geçirdiği evrimleri 

simgeler. Bekçi, bakkal ve genç karakterler, geçmişin değerlerine bağlı kalmak ile 

modernleşmenin getirdiği yeni düzeni kabul etmek arasında sıkışıp kalmış bireyler olarak öne 

çıkmaktadır. Bekçi, değişimin kaçınılmazlığını gözlemleyen ancak ona karşı koyamayan bir 

figür olarak mahalledeki dönüşümün tanığı olurken bakkal, ekonomik dönüşümün getirdiği 

rekabetçi düzen içinde ahlaki değerlerinden uzaklaşarak pragmatist bir kimliğe bürünür. Genç 



16  

  

karakterler ise modern dünyanın cazibesi ile geleneksel değerlerin çatışması arasında kimlik 

arayışı içinde kaybolmaktadır.  

Oyunun mekânsal kullanımı, bu dönüşüm sürecinin yalnızca bireyler üzerinde değil, yaşanılan 

çevrede de gözlemlendiğini gösterir. Mahallenin en önemli sosyal alanları olan köşebaşı, 

kahvehane ve bakkal, zaman içinde işlevsel değişikliklere uğrar. Köşebaşı, başlangıçta bir 

sosyalleşme ve paylaşım mekânı olarak betimlenirken, zamanla bireyselleşmenin ve 

güvensizliğin arttığı bir noktaya evrilir. Kahvehane, geçmişte mahallenin ortak aklının 

şekillendiği, sohbetlerin yapıldığı bir alan iken, oyunun ilerleyen bölümlerinde giderek 

yalnızlaşan ve boşalan bir mekâna dönüşür. Bakkal ise ekonomik yozlaşmanın en belirgin 

mekânsal karşılığı olarak, dayanışma ve güvenin yerini çıkarcılık ve bireysel menfaatlere 

bıraktığı bir dönüşüm geçirir.  

Yozlaşma teması ise oyunun en çarpıcı unsurlarından biridir. Toplumsal bağların zayıflaması, 

bireylerin kendi çıkarlarını ön plana alarak hareket etmeye başlaması, ekonomik düzenin ahlaki 

değerleri aşındırması gibi unsurlar, oyun boyunca çeşitli karakterler ve mekânlar üzerinden 

işlenmiştir. Bakkalın ekonomik ahlakının bozulması, mahalle sakinlerinin birbirine duyduğu 

güvenin azalması, kahvehanede toplumsal birlikteliğin yerini bireysel kaygılara bırakması gibi 

unsurlar, yozlaşmanın hem bireysel hem de mekânsal boyutlarını vurgulamaktadır. Oyunda yer 

alan dedikodu kültürü, çıkarcılık ve dayanışma eksikliği, toplumsal çözülmenin dramatik 

anlatımı olarak karşımıza çıkar.  

Köşebaşı, yalnızca bir mahallenin değişim sürecini anlatan bir oyun olmanın ötesinde, 

toplumsal dönüşümün bireyler ve mekânlar üzerindeki etkilerini kapsamlı bir şekilde ele alan 

bir metin olarak değerlendirilebilir. Oyun, gelenek ile modernite arasındaki çatışmayı, ahlaki 

değerlerin aşınmasını ve toplumsal ilişkilerin dönüşümünü derinlemesine inceleyerek, yalnızca 

dönemin değil, bugünün de sosyal yapısını anlamaya yönelik önemli ipuçları sunmaktadır. 



17  

  

Mahallenin bireyler ve mekânlar üzerinden geçirdiği dönüşüm, aslında daha geniş bir 

perspektifte toplumsal değişimin kaçınılmazlığına ve bireylerin bu değişime verdiği tepkilere 

dair kapsamlı bir anlatı sunmaktadır. Bu bağlamda, Köşebaşı toplumsal dinamiklerin 

değişimine dair önemli bir oyun niteliği taşımaktadır ve bireylerin bu dönüşüm sürecine 

verdikleri tepkileri incelemek açısından güncelliğini koruyan bir eser olarak  

değerlendirilmelidir.  

  

Kaynakça  

Atilla, A. (2024). Ahmet Kutsi Tecer’in Köşebaşı adlı oyununda edebî ve kurgusal öğeler. 

Academia.edu. 

Tecer, A. K. (1990). Köşebaşı. Kültür Bakanlığı Yayınları. 

Veysel, E. (2023). Ahmet Kutsi Tecer’in Köşebaşı adlı oyununda edebî ve kurgusal öğeler. 

DergiPark. 

 


